
Петербург и его семиосфера: К проблеме глобализации 187

II. ОБЗОРЫ И РЕФЕРАТЫ

Е.О. ОПАРИНА

ПЕТЕРБУРГ И ЕГО СЕМИОСФЕРА:
К ПРОБЛЕМЕ ГЛОБАЛИЗАЦИИ

Убеждение в отсутствии у Санкт-Петербурга предыстории
прочно вошло в традиционную систему представлений и стало ча-
стью петербургского мифа, начало которому было положено пуш-
кинским «Медным всадником» с его строками о «пустынных вол-
нах». Это убеждение не является обоснованным в историческом
плане, однако в плане символическом оно вполне закономерно.
Санкт-Петербург изначально замышлялся Петром I как реализация
рационалистической утопии, как идеальный искусственный город,
воплощающий разумность «регулярного государства» и открываю-
щий новый период в российской истории. Такая установка означала
отрицание исторически сложившихся структур, стремление уйти от
предшествующего опыта, и ей вполне соответствовала идея строи-
тельства нового города на новом месте, якобы свободном от тради-
ций и груза прошлого (Спивак Д.Л., 2003а).

Однако такое утверждение открывает лишь часть интенций,
стоявших за идеологией основания новой столицы. Изначально
идейное бытие и предназначение Санкт-Петербурга мыслилось ца-
рем и его современниками в поле культурно-исторических и поли-
тических ассоциаций. Если иметь в виду русский круг ассоциаций,
город воспринимался и как преемник Москвы (новый царствующий
град), и как преемник Новгорода (что подчеркивало право России
на приневские земли), и как преемник Архангельска (необходимые
России торговые «ворота» в Европу). Из европейских явны были



II. ОБЗОРЫ И РЕФЕРАТЫ188

ассоциации с Амстердамом и Венецией (как с городами, неразрыв-
но связанными с морем, а в связи с Амстердамом – и как с идеалом
«регулярного» города, которого Петр I стремился достичь в своей
новой столице). Однако Петербург – это и новый Рим, «третий
Рим», столица новой империи, где, как в императорском Риме, все,
в том числе и святость, подчинено идее служения государству (Лот-
ман Ю.М., Успенский Б.А., 1993).

При этом «город, созданный “вдруг”, мановением руки деми-
урга, не имеющий истории и подчиненный единому плану, в прин-
ципе не реализуем» (Лотман Ю.М., 1992б, с. 13). Человек неизбежно
создает вокруг себя некоторое культурное пространство, органи-
зующее его пространственную сферу и включающее в себя идейные
представления, объекты искусственно создаваемого мира, а также
историческую память, которая хранит, перерабатывает и постепенно
увеличивает объем знаний. Город как центр и генератор культуры
представляет собой вид семиосферы – семиотического пространст-
ва, заполненного знаками культуры, разноустроенными и гетеро-
генными, принадлежащими разным знаковым системам, языкам и
разным уровням (например, архитектура, фольклор, литература,
живопись и т.д.). Городу как семиосфере, как пространству обитания
человека необходимо прошлое, необходимы свой культурный суб-
страт и культурный текст. В случае Петербурга проект рационали-
стического города-утопии привел к обескураживающему по отно-
шению к первоначальной интенции результату: миф кинулся запол-
нять семиотическую пустоту. Ситуация нового столичного города
«на краю» Российского государства оказалась исключительно ми-
фогенной и, шире, культурогенной. Петербург стал местом исклю-
чительно интенсивной культурной и интеллектуальной жизни и при
этом пространством культурно-семиотических контрастов, в кото-
ром многое стало развиваться совсем не так, как замышлялось его
основателем. Достаточно упомянуть отмечаемый многими исследо-
вателями факт: рационалистический по замыслу город-утопия, «во-
площение порядка» превратился в своей мифологии и в своем тек-
сте в самый фантастический, фантасмагорический город мира, в
котором главным движущим механизмом сюжета является тайна
(Лотман Ю.М., 1992б; Топоров В.Н., 2003; Иванова Н.Б., 2000).

Ю.М. Лотман отмечает, что еще задолго до того, как русская
литература XIX–XX вв. сделала петербургскую мифологию феноме-



Петербург и его семиосфера: К проблеме глобализации 189

ном национальной культуры, реальная история города, повседневная
жизнь и представления горожан были пронизаны мифологическими
элементами: исключительную роль в городском фольклоре всегда
играли устные рассказы и слухи о необычайных, большей частью
страшных, происшествиях. При этом одна из особенностей петер-
бургской мифологии заключается в том, что она как бы подразумева-
ет взгляд со стороны, то есть наличие некоего внешнего наблюдателя
и соотнесение себя с ним. Это может быть либо взгляд из Европы, либо
взгляд из России/Москвы; одновременно формируется и противопо-
ложный вектор – взгляд из Петербурга на Европу или же на Рос-
сию/Москву. Соответственно этим точкам зрения Санкт-Петербург
воспринимается как Европа в России или как Азия в Европе. Обе точки
зрения, по мнению Ю.М. Лотмана, предполагают утверждение неор-
ганичности, искусственности петербургской культуры (Лотман Ю.М.,
1992б). Однако непременное конструирование позиции внешнего
наблюдателя можно трактовать и как присутствие в самосознании
города представления о поликультурности окружающего его мира, о
пограничном характере своего собственного географического и куль-
турного пространства, в котором скрещиваются элементы разных по
происхождению культурных миров, традиций и кодов.

Своеобразное географическое и геополитическое положение
Санкт-Петербурга определяет многое в его «пограничной», принци-
пиально эксцентрической (т.е. удаленной от центра) культурной то-
пографии и мифологии. Эксцентрический город расположен на краю
культурного пространства, он актуализирует антитезу естественное –
искусственное, что изначально дает возможность двоякой интерпре-
тации факта его создания: как победы Разума над Природой, Стихи-
ей, но и как извращения естественного порядка вещей. Архетипом
ситуации создания эксцентрического города является древняя индо-
европейская мифологема Акта Творения на Краю Космоса и Бездны,
которая, будучи универсальным культурным кодом, трансформирует-
ся и адаптируется локальными редакциями. В случае Санкт-
Петербурга эта мифологема может быть конкретизирована как Акт
Творения на Краю Океана Гипербореев, на Пределе Северного Культур-
ного Пространства. Непременным мотивом этого мифологического
архетипа является сюжет жизнетворящего Поединка Демиурга с Про-
тивником, что в петербургской мифологии нашло выражение в пла-
стике и тексте Медного всадника (Лебедев Г.С., 2000).



II. ОБЗОРЫ И РЕФЕРАТЫ190

Весьма знаменательно метафизическое переосмысление идеи
края, границы в петербургском тексте русской литературы XIX–
XX вв.: выявляя квинтэссенцию петербургского текста, В.Н.
Топоров формулирует ее как информацию об опыте жизни,
спасения и возрождения в ситуации на грани смерти, над бездной,
на пределе человеческих возможностей (Топоров В.Н., 2003).

Представление о строительстве Петербурга на пустом месте, об
отсутствии у него предыстории с исторической точки зрения не явля-
ется верным. В действительности город встал на древнем историче-
ском фундаменте, заложенном за тысячу лет до его основания. Ряд
исследователей полагают, что его следует рассматривать как феномен
особой Балтийской цивилизации, возникшей в результате соединения
на севере Восточной Европы славянского, финского и скандинав-
ского культурного потенциалов. Это культурно-историческое единст-
во, возникшее и пережившее расцвет вокруг Балтики в VIII–XII вв.,
представляло собой стихийно сложившуюся в раннем Средневековье
агломерацию протофеодальных государств и городов Северной и Се-
веро-Восточной Европы, включавшую территории славянских сво-
бодных общинников, балтийских и финских племен и скандинавских
викингов-дружинников. Путем из Варяг в Греки Балтийская цивили-
зация была соединена с эллинистически-христианским Средиземно-
морьем. В числе предшественников Санкт-Петербурга – Старая Ла-
дога на Волхове, первоначальная (в 862–864 гг.) столица Руси Рюри-
ка, а также в более позднее время, в XIII–XV вв., Новгород с
подконтрольными ему территориями финских народностей (корелы,
ижоры, води). Эти земли часто управлялись совместно новгородской
администрацией и местной знатью через систему построенных Нов-
городом крепостей – Корелу (Кексгольм), Орешек (Нотебург-
Шлиссельбург) и Копорье. В этой своеобразной средневековой феде-
рации отрабатывались модели межэтнических и межкультурных свя-
зей, которые в дальнейшем, с основанием Петербурга, были перене-
сены на народы и культуры, включившиеся в многонациональный
петербургский синтез (Лебедев Г.С., 2000; Спивак Д.Л., 2003а).

Именно в этом регионе, в зоне славяно-финско-скандинавских
контактов, возникло название Русь, которое первоначально было не
этнонимом, а названием социальной группы. Вероятно его происхож-
дение от древнескандинавского roþs, бытовавшего у разных народов на
Балтике для обозначения войска, дружины, команды боевого корабля.



Петербург и его семиосфера: К проблеме глобализации 191

Впервые зафиксированное в источниках IX в., на самом раннем этапе
слово русь у славян также обозначало скандинавскую княжескую дру-
жину. В XI в. это название было перенесено на надплеменной дружин-
но-административный и торговый слой, консолидировавшийся вокруг
князя независимо от этнического происхождения. Только в начале XII
в. термин русь утратил социальное содержание и стал применяться для
обозначения государства, возглавляемого этим феодальным слоем, в
дальнейшем получив развитие как этническое и территориально-
государственное понятие (Данилевский И.Н., 2001).

Созданный на фундаменте средневековой Балтийской циви-
лизации, Петербург с начала своего существования стал средоточи-
ем политических, экономических и культурных связей России с
другими странами мира, прежде всего европейскими.

Это нашло выражение и в составе населения города, и в про-
исходивших в городе этнодемографических процессах. Удельный
вес выходцев из-за границы всегда был среди жителей Петербурга
весьма значительным, хотя во все периоды развития в нем численно
преобладало русское население. Инонациональное население всегда
было неоднородным и включало представителей самых разных на-
циональных и конфессиональных групп. К 1900 г. в Петербурге, со-
гласно переписи населения, из 1000 жителей 874 человека считали
своим родным языком русский, 35 – немецкий, 32 – польский, 13 –
финский, 9 – еврейский (цит. по: Вербловская И.С., 2003, с. 26).

Этнические и конфессиональные различия играли в Петер-
бурге как дифференцирующую, так и консолидирующую культур-
ную роль. Так, религия и церковь в целом способствовали сохране-
нию внутриобщинной сплоченности. В городе существовали прихо-
ды, обособленные по этнолингвистическому принципу, – например
немецкие, немецко-латышский, эстонско-немецкий, финский и
шведский лютеранские, англиканский и др. В богослужебной прак-
тике они использовали соответствующие языки и в повседневной
жизни являлись как бы опорными пунктами, которые сохраняли и
воспроизводили особые этнокультурные традиции. Однако наряду с
этим в Петербурге происходило интенсивное смешение внутри не-
русской среды, приводившее к возникновению определенной су-
перэтнической прослойки, «общезападноевропейской» по проис-
хождению и культурному облику. Параллельно шел процесс сраста-
ния иностранных по происхождению жителей с русской,



II. ОБЗОРЫ И РЕФЕРАТЫ192

православной по религии средой. В целом значительное численное
преобладание русского населения вело к большей или меньшей ас-
симиляции населения нерусского.

Этому способствовал и характер расселения этнических
меньшинств в Петербурге, который в целом носил дисперсный ха-
рактер, – представители разных по происхождению групп горожан
не только общались друг с другом в разных сферах жизни, но и жили
бок о бок. Такая ситуация не могла не отразиться на самосознании и
ментальности петербуржцев. Если представители европейских на-
родов именно здесь ощущали свою надэтническую общность, в рус-
ской петербургской среде также сложился особый тип мировос-
приятия, характеризовавшийся открытостью и России, и внешнему
миру. В этих условиях столица Российской империи стала к началу
ХХ в. пространством взаимовлияния и синтеза различных, преиму-
щественно европейских культурных традиций – своего рода Европой
в миниатюре, уникальным опытом общеевропейского мира, вклю-
чавшего в себя и Россию (Сахаров И.В., 2000). При этом город являл
собой образ Европы мирной и гармоничной и «сам превращался в
некий знак единства Европы» (там же, с. 143).

Итак, основные компоненты петербургской культуры, взаи-
мовлияние которых характеризовало Балтийский регион Восточной
Европы еще в допетербургский период, – это русский, финский и
скандинавский (преимущественно шведский). К ним с самого нача-
ла основания города присоединился, конечно, весьма заметный не-
мецкий элемент. Эти компоненты составили субстрат петербургской
культуры, вошли в мифологию города. Они прослеживаются в раз-
ных знаковых системах его семиосферы – в фольклоре, архитектуре,
живописи и в петербургском тексте русской литературы.

Далее будут рассмотрены эти три составляющие поликультурной
семиосферы города, причем в период до 1917 г., так как это время зна-
менует собой конец Петербургского периода истории и его культуры.

Финны и финское влияние находятся в кругу данной темы в
особом положении, поскольку город возник на территории, на ко-
торой издавна жили финноугорские племена. Если население се-
вернее новой столицы было практически полностью финноугор-
ским, то ее южный регион характеризуется смешанным славяно-
финским населением и культурой. Это относится, например, к рай-
ону Гатчины, где выросла няня Пушкина Арина Родионовна Яков-



Петербург и его семиосфера: К проблеме глобализации 193

лева, и к Ижорскому плато, где находилось имение Рерихов Извара.
Н.К. Рерих с детских лет знал окрестности Извары и местные пре-
дания. Позднее он стал заниматься раскопками и здесь же написал
свои первые картины на исторические темы, в которых северные
впечатления очевидны.

Финские легенды и поверья, приметы финского пейзажа вошли
в петербургскую мифологию с первых дней основания города, составив
ее своеобразный субстрат, и позднее получили образное, символиче-
ское переосмысление в петербургском тексте русской литературы и
других знаковых системах семиосферы (Спивак Д.Л., 2003а, ч.1).

Так, существует легенда раннего происхождения (приурочена к
1701 г., то есть к окончанию времени шведского господства в Прине-
вье) о том, что в ночь под Рождество местные жители на месте буду-
щего Санкт-Петербурга увидели яркий свет – горела одна из ветвей
большой сосны. После того, как ветвь срубили, видение прекрати-
лось. Сюжет, приведенный в рукописи «О зачатии и здании царст-
вующего града Санктпетербурга», хронологически близкой ко време-
ни описываемых событий, перекликается с мотивом света на чудес-
ном дереве, встречающимся в финском эпосе «Калевала». С этой
сосной связывается другая петербургская легенда – о дереве, сруб-
ленном по приказу Петра I на Троицкой площади, дабы прекратить
слухи о надвигающемся наводнении, которое должно было начаться
тогда, когда вода дойдет до памятной зарубки. Это место было внесе-
но в число сакральных: именно здесь была построена первоначально
церковь образа Казанской Божией Матери, где хранилась эта икона,
считавшаяся покровительницей дома Романовых, лишь позднее пе-
ренесенная в Казанский собор. Один из важнейших монументов-
символов Петербурга, Медный всадник, несет финский элемент в
своем фундаменте. Его постамент, называемый Гром-камнем и най-
денный в северном пригороде близ Конной Лахты, представляет со-
бой гигантский валун, расколотый в старые времена молнией. Такие
камни считались священными у местного населения, на них жрецы
приносили богам жертвы, причем часто такой жертвой и был конь.

В русскую литературу легенды и природа Финляндии стали
входить в 20–30-х годах XIX в. Здесь они получили метафизическое
переосмысление и приняли участие в создании мифологем петер-
бургского мифа и петербургского текста. Среди мифологем, форми-
ровавшихся в том числе через осмысление близости Финляндии, ее



II. ОБЗОРЫ И РЕФЕРАТЫ194

традиций и пейзажей, – такие мотивы петербургского текста, как
фантасмагоричность и иллюзорность Петербурга, эсхатологический
мотив предстоящей гибели города в болоте или от наводнения, мифо-
логема белых ночей, а также мотив Северного пути, за которым либо
гибель, либо возрождение-преображение.

Одним из первых входит в русскую литературу мотив финского
колдовства: особое место в этом ряду занимает повесть В.Ф. Одоев-
ского «Саламандра», менее известны историческая повесть
Ф.В. Булгарина «Падение Вендена» и роман Н. Греча «Черная жен-
щина». Последний открывает в русской литературе тему Токсово –
ближайшего к Санкт-Петербургу центра финского населения, распо-
ложенного на северо-востоке от города и ставшего позднее дачным
поселком. Пейзаж этой местности, изобиловавшей озерами, холмами
и урочищами, издавна связывался с нечистой силой. Тема Токсово,
продолженная через столетие (в 1929 г.) К. Вагиновым в романе «Тру-
ды и дни Свистонова» и ближе к нашим дням – А. Битовым в повести
«Дачная местность», неизменно выводит героев и читателей на раз-
мышления о смысле жизни и смерти, на переживание чувств иллю-
зорности реальности и присутствия рядом потусторонних сил.

Связан с финскими преданиями и мотив создания города рус-
ским царем на воздухе над болотом, который излагается в «Саламанд-
ре» В.Ф. Одоевского старым финном, причастным колдовским тай-
нам. Мифологема финского болота вообще укрепилась в петербург-
ском тексте русской литературы и в петербургской мифологии как
осмысление почвы города, которая в любой момент может его погло-
тить или же «выбросить» наверх некое губительное злое начало. Од-
нако в повести Одоевского болото не принимает города построенно-
го, но держит на себе город выкованный. Этот мотив находит парал-
лель в мифе о начале кузнечного дела в «Калевале».

Общий знаменатель этих мотивов – тайна, тема которой про-
ходит через весь петербургский текст, начиная от «Медного всадни-
ка» и «Пиковой дамы» А.С. Пушкина, «петербургских повестей»
Н.В. Гоголя вплоть до поэзии и прозы Серебряного века. Эта тема
выходит за грани дореволюционной культуры и продолжает осмыс-
ляться литературой и в дальнейшем, в том числе в эмиграции, как,
например, в прозе И.С. Лукаша.

Мотив тайны может рассматриваться не только как одна из тем
петербургского текста, связанная многочисленными нитями с другими



Петербург и его семиосфера: К проблеме глобализации 195

его мотивами (Топоров В.Н., 2003), но и как объединяющая основа пе-
тербургской поэтики, главный движущий механизм ее сюжета. Тайна
организует не только прозаические тексты, в которых присутствует и
осмысляется феномен Петербурга, но и поэзию, например, текст «По-
эмы без героя» и других стихов А.А. Ахматовой. Тайна, как нечто в
принципе неразрешимое, часто возникает в петербургском тексте на
пересечении мотивов преступления и безумия (Иванова Н.Б., 2000).

Из других финских мотивов можно назвать тему Карельского
перешейка и природы Южной Финляндии, вошедшую в русскую лите-
ратуру на рубеже ХХ в. и также получившую метафизическое переос-
мысление в мотиве мистического переживания, предчувствия духов-
ного перелома. К этому ряду относятся цикл «На Сайме» В. Брюсова,
стихи В.С. Соловьева и О.Э. Мандельштама, посвященные этому же
озеру, стихи И. Анненского «То было на Валлен-Коски». В более позд-
нее время, уже в 50-х годах, было написано стихотворение А.А. Ахма-
товой из цикла «Шиповник цветет», где есть строки:

«Живу, как в чужом, мне приснившемся доме,
Где, может быть, я умерла,
Где странное что-то в вечерней истоме
Хранят для себя зеркала».

Последние строчки имеют также следующий вариант:
«…И, кажется, тайно глядится Суоми
В пустые свои зеркала»

(цит. по: Спивак Д.Л., 2003а, с. 160–161).
Близость и влияние Финляндии прослеживаются не только в ли-

тературном петербургском тексте. Оно заметно также в архитектурном
образе города. Облик центрального Петербурга во многом определен
гранитом, который в больших количествах завозили для этой цели из
Финляндии. Для финнов этот камень, называемый ими graniitti, – не
только часть ландшафта и материал для строительства, но один из важ-
нейших элементов природы, который видится как символ стойкости,
способный передавать это свойство человеку. Финский камень не только
стал постаментом для Медного всадника и сфинксов у Академии худо-
жеств, но и «одеждой» набережных Невы («в гранит оделася Нева» сказа-
но в «Медном всаднике»). Колонны из гранита стали вертикальными
доминантами города, как Александровская колонна, или частями самых
величественных и символически значимых зданий, как, например, ко-
лонны Исаакиевского собора.



II. ОБЗОРЫ И РЕФЕРАТЫ196

Гранит широко использовался также при строительстве зда-
ний в стиле «северного модерна», определившего облик некоторых
районов города на рубеже XIX–XX вв. Петербургский «северный
модерн», родственный поискам архитекторов северных стран, был
ответвлением модерна, связанным именно с Финляндией, при этом
проектировали здания в стилистике финского модерна русские ар-
хитекторы, такие как А.Ф. Бубырь и Н.В. Васильев. Дом на Стре-
мянной улице, 11, называемый «домом архитектора Бубыря», явля-
ется наиболее ярким образцом финского влияния в архитектуре
этого направления (Володин Б.Ф., 2000).

Влияние духа Финляндии на рубеже веков усилилось в связи с
тем, что многие представители петербургской интеллигенции стали
выезжать на летний отдых в Южную Финляндию, в частности на
Карельский перешеек, что стало возможным после строительства в
этом районе ветки железной дороги.

К этому можно добавить многочисленные бытовые контакты
русских и финнов в Петербурге и его регионе. Так, довольно много-
численная финская община фактически имела в городе свой центр
на Большой Конюшенной, который стал складываться в начале
ХХ в. и обладал собственной инфраструктурой, включавшей в себя
самые разные культурные организации и учреждения, – лютеран-
скую консисторию и совет прихода при церкви, библиотеки, изда-
тельства, училища. Еще в начале 30-х годов в Ленинграде велись
радиопередачи на финском языке и работал финский театр. Это ес-
тественное течение жизни прервалось с началом репрессий в сере-
дине 30-х годов, за которыми последовали выселение и уничтоже-
ние многих людей, а затем и Зимняя война.

В целом исследования на эту тему позволяют сделать вывод о
том, что влияние Финляндии на культуру Санкт-Петербурга носит
глубинный характер, происходит на уровне его почвы в прямом и
образном смысле слова. «По отношению к финскому Петербургу
можно сказать следующее: тот, кто хочет познать Финляндию, дол-
жен познать и зарубежный по отношению к этой стране город с
финским названием Pietari» (Володин Б.Ф., 2000, с. 408).

Влияние шведской культуры на петербургскую культуру и пе-
тербургский миф было двоякого рода: во-первых, оно обусловлива-
лось контактами в области политики, торговли, повседневной жиз-
ни и всей ситуацией в Ингерманландии, которая несколько веков



Петербург и его семиосфера: К проблеме глобализации 197

жила в обстановке военных конфликтов и смены русского и швед-
ского правлений. Помимо этого на «петербургский текст» оказал
большое влияние мистический элемент шведской культуры.

Скандинавская магическая культура вступила в контакт со
славянской именно в Северной Руси, в районе Ладоги, еще во вто-
рой половине IX в., после призвания Рюрика на княжение.

В начале XIV в. шведское войско заложило в устье Большой
Охты крепость Ландскрона, оказавшуюся первым регулярным укреп-
лением европейского типа на месте будущего Санкт-Петербурга, ко-
торым вскоре овладели новгородцы. О том, какое значение придава-
ли шведы этой крепости и этому неосвоенному краю, говорит само
название: Landskrona переводится как венец земли. Через четыре века,
после заключения Столбовского мира, по которому Приневье отхо-
дило к Швеции и Россия теряла выход к Балтике, на месте впадения
Охты в Неву (т.е. практически в том же месте) была построена кре-
пость Ниеншанц и при ней – город Ниен, непосредственные предше-
ственники Петербурга. Первая часть этого названия заимствована из
языка финноугорских обитателей края и родственна топониму Нева:
neva в финском языке означает река с болотистыми берегами. Вторая
часть происходит от германского корня, который в шведском имел
вид skans, а в немецком Schanze – укрепление. Население этого торго-
вого города-укрепления было полиэтническим, часть жителей гово-
рили по-русски, называя его Канцы или Новый Шанец. Это были ос-
тавшиеся здесь после завоевания этих мест шведами православные
или бежавшие сюда староверы. Близки были духу будущей россий-
ской столицы также образ жизни и атмосфера Ниеншанца – это был
пропитанный духом меркантилизма торговый порт со своими верфя-
ми, множеством приезжих, говоривших на разных языках, и со сво-
бодой вероисповедания.

Уже с самого основания Санкт-Петербурга можно проследить
определенную преемственность в устроении и осмыслении его про-
странства между шведами и русскими. Так, схема взаимного распо-
ложения крепости и города в раннем Петербурге близка к тому, как
были расположены друг к другу по разным берегам Охты крепость и
город в Ниеншанце: в обоих случаях город тяготел к правому берегу
Невы и отделялся от крепости неширокой протокой. Другой при-
мер – планировка Летнего сада, которая продолжила структуру сада,
располагавшегося на этом месте в шведском поместье Коносгоф.



II. ОБЗОРЫ И РЕФЕРАТЫ198

Петр I, придававший исключительное значение обустройству Лет-
него сада, нанял для его поддержания и развития шведского садов-
ника по имени Шредер (Лихачев Д.С., 1991).

По мнению современников основания Петербурга, в Ниене
после взятия его русскими практически не осталось шведов, оста-
лись только простолюдины финского происхождения, быстро сме-
шавшиеся с новым русским населением. Однако местная традиция
трактовала эту ситуацию иначе, подчеркивая шведскую предысто-
рию новой столицы и шведско-русские контакты через ряд топони-
мов и связанных с ними преданий. Например, долгое время в Пе-
тербурге было в ходу именно шведское название острова, на кото-
ром возникла крепость Санкт-Питербурх, как первоначально
называлась Петропавловская крепость, – Люст Елант и его перевод
Веселый остров. Предание говорит, что у шведских офицеров этот
остров был популярен как место пикников во время лодочных про-
гулок. Финны же называли его Енисаари, то есть Заячий остров. По-
разному объясняют этимология и местная легенда также происхож-
дение названия реки Карповки. Этимологи считают наиболее веро-
ятным его связь с финским korpi лес, чаща. Однако по легенде топо-
ним произошел от фамилии русского офицера Карпова, за которого
вышла замуж молодая шведка – наследница мызы, находившейся
на этой реке (Спивак Д.Л., 2003а, ч. 2).

Шведскую тему интерпретируют и те народные предания, в ко-
торых негативно отражена деятельность Петра Великого. Одно из них
утверждает, что Петр – подмененный двойник, а настоящий русский
царь был заточен в столб во враждебном городе Стекольном, как тогда
называли в России Стокгольм (Чистов К.В., 1967). Мотив заточения в
столбе известен в шведском фольклоре, в том числе применительно к
ярлу Биргеру – знаменитому шведскому полководцу, основателю
Стокгольма и Ландскроны (Спивак Д.Л., 2003а, ч.2).

Шведская тема присутствует в монументальном тексте Петер-
бурга. Монументов, специально посвященных победам над шведа-
ми, в городе почти нет, однако относящаяся к этой теме символика,
требующая особых фоновых знаний и интерпретаций, присутствует
в ряде памятников. Здесь особое место занимает конная статуя Пет-
ра I, установленная при императоре Павле перед Михайловским
замком: на поверхности его постамента размещены барельефы, по-
священные победам русской армии над шведской при Полтаве и



Петербург и его семиосфера: К проблеме глобализации 199

Гангуте. В их сюжетах кодированы Земля и Вода, покоренные рус-
ским царем и дополненные астрологическими данными: Рак и Лев
как знаки зодиака, царившие в дни этих сражений. Тема русско-
шведских войн присутствует и в скульптурах Летнего сада.

В новый, петербургский период истории образованные рус-
ские свободно знакомятся со шведской культурой и переносят ее
элементы в контекст своей жизни и в петербургский текст литерату-
ры. Здесь значимыми оказываются прежде всего мистические на-
правления шведской духовной культуры, игравшие большую роль на
петербургской почве с ранних этапов петербургского периода до
самого его окончания.

Со времени правления Екатерины II российскому дворянству,
в том числе и наиболее приближенным к престолу его представите-
лям, хорошо была известна «шведская система» масонства. Для нее
характерны повышенный мистицизм, а также консерватизм и строгая
дисциплина. Многие придворные и знаменитые современники импе-
ратрицы были посвящены в высокие градусы (степени) этой системы.
На рубеже 70-х и 80-х годов XVIII в. это положение вызвало недо-
вольство Екатерины, поскольку, в соответствии с директивами
Стокгольмской ложи, петербургские масоны должны были выпол-
нять все распоряжения Стокгольма; к тому же ходили слухи о том, что
наследник Павел Петрович был принят в масоны шведского обряда.
Масонство, в том числе и шведского образца, временно возродилось
при Александре I, когда его ответвления фактически играли роль за-
родышей политических партий. Впоследствии оно, как и другие тай-
ные общества, было запрещено в России в 1822 г., однако «…историки
петербургского масонства прослеживают вплоть до 1860-х годов со-
хранение некоторых связей, поддерживавшихся его деятелями со
Стокгольмом» (Спивак Д.Л., 2003а, с. 275).

Определенное воздействие на петербургскую культуру и пе-
тербургский текст оказала теософия крупнейшего шведского мис-
тика XVIII в. Э. Сведенборга, которую изучали, в частности, и рус-
ские масоны.

Эпиграф из Сведенборга предпослан 5-й главе «Пиковой да-
мы» А.С. Пушкина – одному из основополагающих для петербург-
ского текста произведений. Влияние Сведенборга на Пушкина не
было прямым. Однако оно проявляет себя в тот период его творче-
ства (в начале 30-х годов), когда в него входят темы таинственных



II. ОБЗОРЫ И РЕФЕРАТЫ200

явлений, встречи живого и неживого, разрушительной для неподго-
товленного человека, и в конечном счете тема проницаемости гра-
ницы двух миров – одна из ведущих тем петербургского текста.

Ф.М. Достоевский, продолживший петербургский текст
своими романами, читал Э. Сведенборга в переводе А.Н. Аксакова –
знатока учения шведского мистика, с которым он был и лично зна-
ком. В число тем, объединяющих Достоевского и Сведенборга, вхо-
дит такое важное для обоих понятие, как Новый Иерусалим.

Это понятие восходит к Откровению св. Иоанна Богослова и
относится ко времени после конца света: «И я, Иоанн, увидел святый
город Иерусалим, новый, сходящий от Бога с неба» (21: 1–2). В романе
«Преступление и наказание» это понятие упоминается Раскольни-
ковым во время его первой встречи с Порфирием Петровичем: на
вопрос следователя о том, верит ли он в Новый Иерусалим, Рас-
кольников отвечает положительно. Э. Сведенборг называл так свою
Новую церковь, которой, как он полагал, предстоит сойти в грехов-
ный мир и изменить его, установив «царство Божие» путем религи-
озного и социального действия. Ф.М. Достоевский также верил, что
мир, несмотря на кажущуюся безнадежность, доступен преображе-
нию. Конечно, в толковании этого понятия Сведенборгом и Досто-
евским возможны расхождения, однако Достоевский был знаком с
трактатом Сведенборга «О небесах», в котором говорится о Новом
Иерусалиме, и голос Сведенборга можно считать одним из тех, с
которым перекликаются размышления и мечты Достоевского.

В 30-х годах XIX в. интерес к северным преданиям и сагам, к
скальдической поэзии возник в русской литературе романтического
направления, где начал развиваться мистико-фантастический жанр
на скандинавском, прежде всего шведском, материале. К этому вре-
мени уже сложилось представление о культурной и духовной общно-
сти северных народов – скандинавов и славян. Новому интересу к
скандинавской культуре во многом способствовала новая Русско-
шведская война 1808–1809 гг., в результате которой к Российской им-
перии была присоединена Финляндия, где были памятники швед-
ского Средневековья. Из литературных произведений этого времени
можно назвать «Остров Борнхольм» Н.М. Карамзина и «Отрывок из
писем русского офицера о Финляндии» К.Н. Батюшкова.



Петербург и его семиосфера: К проблеме глобализации 201

Это стало одним из оснований «нордического мифа» Петер-
бурга, согласно которому город духовно связан с севером и полю-
сом.

Этот миф на протяжении XIX – начала XX в. сформировал ряд
мифологем. Для первых десятилетий его развития характерна ассо-
циация шведов с наводнениями, грозящими Петербургу. В повести
В.Ф. Одоевского «Саламандра» присутствует не только финская, но и
шведская тема. У основания города, по рассказанной в повести ле-
генде, три первоэлемента: финское болото, шведские волны (шведский
король в споре с русским царем напускает на город наводнение) и
петровский камень, символизирующий преобразующее начало.
Многие прозаические и поэтические произведения этого времени
воспроизводят данную мифологическую структуру, где море выступа-
ет в союзе со шведами, например стихотворение С. Шевырева «Пет-
роград» и историческая повесть К. Масальского «Черный ящик».

В период Серебряного века одним из ключевых в петербург-
ской поэзии стал мотив пути на север, принадлежащий к архетипам
«нордического мифа». Он может быть сформулирован следующим об-
разом: в метафизическом смысле севернее Петербурга ничего нет,
там – страна либо холода, мрака и смерти, либо же полного духовного
преображения. Ощущение духовного родства с севером, с полюсом,
сплетение мотивов смерти и преображения маркируют «нордический
миф» в творчестве М. Волошина, В. Брюсова, Вяч. Иванова, в «Поэме
без героя» А. Ахматовой. Центральные для этой темы литературные
тексты – поэма А. Блока «Ночная фиалка» и его стихотворный цикл
«Снежная маска», в которых архетип пути на север связан с глубоки-
ми прозрениями о судьбе Петербурга и России. Скандинавское влия-
ние подтверждается и тем, что во время работы над «Ночной фиал-
кой» А. Блок был увлечен ибсеновским «Пер Гюнтом».

В этот же период «нордический миф» проявляет себя и в жи-
вописи – в северных пейзажах мирискусников. Таким образом,
скандинавское влияние оказывается довольно сильным в петербург-
ской культуре во все периоды ее развития, в том числе и в пору наи-
высшего расцвета.

Одно из ведущих влияний на петербургскую культурную тра-
дицию оказала немецкая культура.

Немцы, в отличие от славян и финских племен, не участвовали
в раннем заселении приневского края, однако сразу после основания



II. ОБЗОРЫ И РЕФЕРАТЫ202

города в него устремился поток переселенцев из остзейских земель и
германских государств, как и из Москвы. Довольно скоро они соста-
вили в Санкт-Петербурге особую этническую группу, которая была
очень заметна по своей численности и влиянию на разные области
жизни города. Петербург, продолжая традиции новгородско-
ганзейских связей и Немецкой слободы в Москве, с самого начала
своего существования создал благоприятные условия для русско-
немецкого культурного взаимодействия. Немецкие переселенцы в
петровские времена получили широкие культурные и экономические
привилегии, в том числе возможность свободно организовывать про-
мышленно-торговые объединения, право распоряжаться своими ка-
питалами, а также право свободного исповедания веры.

Немцы вместе с голландцами и другими выходцами из север-
ных протестантских стран образовали собственную слободу, распо-
ложенную на левом берегу Невы вблизи от Адмиралтейства, которая
надолго осталась местом компактного проживания петербургских
немцев, наряду с Васильевским островом и Казанской частью. В пер-
вые десятилетия развития города намечался раздел между его право-
бережной частью, население которой было преимущественно рус-
ским, и левобережной, немецко-голландской. Однако были созданы
и условия для свободного смешения жителей Петербурга независимо
от этнического происхождения и вероисповедания. Позднее, в 60-х
годах XVIII в., немецкое население Петербурга дополнилось коло-
ниями крестьян, основанными в пригородах. В результате эта этниче-
ская группа оказалась представленной в российской столице практи-
чески всеми сословиями.

Архитектурный текст раннего Петербурга, хотя и был созна-
тельно ориентирован Петром I на нидерландскую традицию, в дейст-
вительности представлял собой типичный облик торгового города-
порта Северной Европы – принадлежности «нижненемецко-
голландской цивилизации» (Спивак Д.Л., 2003б, с. 186). Роль архи-
тектурных доминант в нем с самого начала стали играть шпили пер-
вых храмовых сооружений, таких как Троицкий и Петропавловский
соборы, вид которых связывался в понимании русских людей с люте-
ранской кирхой и немцами. В 1730 г. было освящено здание главного
лютеранского храма Петербурга – кирхи святых апостолов Петра и
Павла на Невском проспекте. К концу XVIII в. в новой российской
столице были построены еще две большие лютеранские церкви –



Петербург и его семиосфера: К проблеме глобализации 203

св. Анны и св. Екатерины. Таким образом, все три носили имена цар-
ствующих особ, чем составляли знаковую параллель главным право-
славным храмам, также кодирующим царское имя, – Петропавлов-
скому и Исаакиевскому соборам.

Петербургский текст русской литературы полон образами
немцев, а также явными и скрытыми аллюзиями к Германии. Эти
образы трактуются авторами по-разному, однако их общая основа в
реальной жизни – постоянное присутствие рядом немцев, культуры
и духа Германии. Немцы-мастеровые, булочники, чиновники, воен-
ные, торговцы, квартирные хозяйки, как и представители других
социальных слоев и профессий, были частью городской жизни. Об-
щение с ними в быту, в хозяйственных и административных делах не
могло, с одной стороны, не наложить отпечатка на жизнь города и
ментальность русских петербуржцев, с другой – вело к определен-
ным стереотипам в восприятии образа жизни, поведения и типич-
ных черт характера представителей этой этнической группы.

Так, немецкие булочники появились в Санкт-Петербурге еще
во времена Петра I и обосновались в нем довольно прочно: с середи-
ны XVIII в. они в течение столетия первенствовали в этой сфере дея-
тельности. Соответствующий типаж упомянут в первой главе «Евге-
ния Онегина». Психологический строй немецкого булочника опреде-
лялся тем, что эта профессиональная группа привезла в Петербург из
Германии сохранившуюся со времени Средних веков систему цеховой
организации. Эта система предполагала многолетнее ученичество с
суровой дисциплиной, что давало в результате высокий профессио-
нализм мастеров, трудолюбие, внутрицеховую солидарность, но и
привычку к жесткой иерархии и определенную ограниченность.

Свойственная немцам склонность к усердию и прилежному
служению нашла выражение в психологическом типе немецкого по
происхождению чиновника на российской службе, отличавшегося
ментальностью службиста и государственника – честного, усерд-
ного, но и слепо преданного самодержавной власти, отождествляв-
шейся им с Россией. Примером такого типа может служить Алек-
сандр Христофорович Бенкендорф, шеф корпуса жандармов и на-
чальник III отделения Императорской канцелярии Николая I. В то
время дворянское общество и нарождавшаяся российская интелли-
генция с презрением относились к подобной службе, однако Бен-
кендорфа это не смущало.



II. ОБЗОРЫ И РЕФЕРАТЫ204

В XIX в. чиновники немецкого происхождения, в отличие от
своих предшественников на царской службе в более ранние време-
на, уже хорошо владели русским языком, причем их речь, по отзы-
вам современников, отличалась «сверхправильностью», поскольку
они изучали язык по нормативным грамматикам. Этим же свойст-
вом отличалась выпущенная тогда «Русская грамматика» Н.И. Греча,
немца по происхождению. «Присущая этой грамматике жесткая
регламентация живо напоминала читателям “линейную” планиров-
ку Петербурга» (Спивак Д.Л., 2003б, с. 269).

В 1727 г., при Екатерине I, в Петербурге была открыта Акаде-
мия наук, в деятельности которой на протяжении первых двух столе-
тий ее существования ученые немецкого происхождения играли вы-
дающуюся роль. В первое столетие эта роль была доминирующей. Им
удалось сохранить ведущее положение в научной жизни Петербурга и
после падения режима Бирона – в царствование Елизаветы Петров-
ны, утвердившейся на престоле под лозунгом борьбы с «немецким
засильем», и после борьбы «немецкой» и «русской» партий в Акаде-
мии, протекавшей особенно активно в период этого царствования.

Неоспоримо влияние немецкой литературы и философии, как
и образов и стереотипов Германии на русскую литературу всего пе-
тербургского периода. Уже в первой половине XVIII в. сложился
жанр «петербургско-немецкой оды», оказавшей влияние на М.В. Ло-
моносова. В это же время в русской поэзии был осуществлен пере-
ход к силлаботонической системе стихосложения. Этому во многом
способствовали тесные культурные контакты с Германией, где эта
система укрепилась ранее.

Позже, на рубеже XVIII–XIX и в начале XIX в., в русскую по-
эзию вошли мотивы и образы романтизма. Проводником этого на-
правления был В.А. Жуковский, который ориентировался в своем
творчестве прежде всего на немецкий вариант романтизма со свойст-
венными ему идеализацией прошлого, интересом к мистическому,
чудесному, к потаенным чувствам человека. Эти мотивы проявились в
петербургской литературе в 20-х годах, когда был написан ряд исто-
рико-авантюрных прозаических произведений на остзейском рыцар-
ском материале. Это – повести Н. Бестужева «Гуго фон Брахт», «Ре-
вельский турнир», «Замок Эйзен» А. Бестужева-Марлинского, «Па-
дение Вендена» Ф. Булгарина. Такой интерес к остзейским землям,
ранее принадлежавшим к германскому миру и затем присоединен-



Петербург и его семиосфера: К проблеме глобализации 205

ным к Российской империи, объясняется тем, что они рассматрива-
лись как географическое «преддверие» Петербурга и при этом как
земли, у которых было свое рыцарское средневековье. Эти повести
составили своеобразный «остзейский текст» русской литературы,
который может рассматриваться как предшествующий петербургско-
му тексту или даже включенный в его состав.

В одном из основополагающих для петербургского текста произ-
ведений, «Пиковой даме» А.С. Пушкина, немецкое происхождение
главного героя Германна несет знаковый смысл. Он, по выражению
Ю.М. Лотмана, «человек двойной природы» (Лотман Ю.М., 1992а,
с. 406), сочетающий в себе холодный ум и пламенное воображение,
бросающий вызов Року и в то же время стремящийся внести холодный
расчет в сферу, где правит таинственное, необъяснимое. Представление
о немцах как о людях расчетливых, практичных, соблюдающих внеш-
ние приличия и все же не своих, а чужих и «других», от которых следует
ждать подвоха или неприятности, представлено у Н.В. Гоголя и
Ф.М. Достоевского, у каждого из них, конечно, в соответствии с их
собственным художественным миром. У Гоголя в «Невском проспекте»
действуют два петербургских немца – ремесленники, носящие фами-
лии немецких писателей-романтиков Шиллера и Гофмана. Именно
они устраивают порку русского поручика Пирогова, когда тот решил
поухаживать за женой одного из них, тоже немкой. Примечательно, что
поручик впервые встречается с ней на Невском проспекте, где, по убе-
ждению автора, ничему нельзя верить, где все только иллюзия и обман.
Таким образом, эти петербургские немцы, будучи городскими обыва-
телями, в то же время играют роль «подмастерьев диавола, царящего на
Невском проспекте» (Спивак Д.Л., 2003б, с. 297). В «Преступлении и
наказании» Достоевского петербургские немцы действуют как второ-
степенные персонажи, например квартирная хозяйка Мармеладовых
Амалия Федоровна, или же просто упоминаются, как статский совет-
ник Клопшток, не заплативший Соне за шитье и оскорбивший ее.
Природа этих персонажей также двойственная: с одной стороны, они
формально стараются не нарушать законов, с другой – их действия да-
леко не безупречны с моральной точки зрения, поэтому в преступлени-
ях и несчастных судьбах героев есть и некоторая доля их вины. К этому
можно добавить, что «петербургский роман» Достоевского полемиче-
ски заострен против материалистических позитивистских воззрений
немецких ученых. Так, в теории о «праве на преступление» человека



II. ОБЗОРЫ И РЕФЕРАТЫ206

«высшего рода», завладевшей умом Раскольникова, исследователи ро-
мана установили отсылку к философии крайнего индивидуализма
М. Штирнера (там же, с. 329).

Немецкие аллюзии петербургского текста русской литературы
XIX – начала ХХ в., как и влияние на него немецкой философии, –
необъятная тема, которая, конечно, не может быть раскрыта в данной
работе. Отметим еще, что у деятелей Серебряного века был велик инте-
рес к философии Ф. Ницше и мистицизму Р. Штейнера, как у литера-
торов более раннего периода к теориям Ф.В. Шеллинга, Г. Гегеля,
А. Шопенгауэра. С немецкой культурой и философией были знакомы и
символисты, и акмеисты, «немецкие» темы присутствуют в их произве-
дениях часто в связи с самыми острыми вопросами бытия, творчества и
социальной жизни. Так, в романе В. Брюсова «Огненный ангел», дей-
ствие которого отнесено к Германии XVI столетия, обсуждается тема
эзотерических учений, исключительно важная для символистов. В
«Петербурге» А. Белого террорист Дудкин в разговоре с Николаем Аб-
леуховым рассуждает о роли ницшеанства в мировоззрении револю-
ционеров. А. Блок в записях начала 1918 г. (времени написания поэмы
«Двенадцать»), говоря о «страшном шуме», который он слышит в себе
и вокруг, упоминает Р. Штейнера в связи с предполагаемой возможно-
стью регулировать мистический опыт. К темам немецкого языка, му-
зыки, литературы не раз обращался О. Мандельштам.

Немецкое влияние ощутимо и в архитектурном тексте Петер-
бурга второй половины XIX – начала XX в. Когда в начале этого пе-
риода началась массовая постройка жилых и общественных зданий,
архитекторы взяли на вооружение так называемый «кирпичный
стиль» – облицовку внешних стен кирпичом, характерную для не-
мецких и австрийских городов. Эти дома возводились в основном на
окраине города и не нарушали исторических ансамблей его центра,
где доминировали штукатурные фасады светлых тонов. При этом
«кирпичный стиль», воплощавший рационалистические тенденции,
раньше сформировался и получил более широкое распространение
в промышленной архитектуре, чем в гражданской. Это был, по
оценке исследователей, «умный выбор»: использование того же
строительного материала в последующий период позволило достичь
композиционного единства разновременных промышленных по-
строек, и период 1830–1930-х годов представляется исследователям



Петербург и его семиосфера: К проблеме глобализации 207

наиболее значительным в промышленном зодчестве города с худо-
жественно-образной точки зрения (Штиглиц М.С., 2000).

Основные стили в архитектуре Петербурга начала ХХ в. – мо-
дерн и неоклассицизм. В разработке этих стилей важную роль сыграла
деятельность художественных объединений Мюнхена и Вены, с ко-
торыми у российских архитекторов были тесные двусторонние кон-
такты. Например, следы влияния мюнхенского и венского модерна
проявляются в облике таких зданий начала ХХ в., как Витебский
вокзал и особняк Кшесинской (Спивак Д.Л., 2003б).

В целом в течение двух первых веков существования города в
нем сложилась особая петербургско-немецкая культура, которая была
важнейшей частью симбиоза разных культурных традиций, сосущест-
вовавших в Санкт-Петербурге. Этот универсум был разрушен револю-
цией 1917 г. и последовавшими событиями, хотя отдельные его состав-
ляющие продолжали существовать еще какое-то время, а некоторые
дают о себе знать до сих пор, проявляя тенденцию к возрождению.

«По количеству текстов, кодов, связей, ассоциаций, по объему
культурной памяти, накопленной за исторически ничтожный срок сво-
его существования, Петербург по праву может считаться уникальным
явлением в мировой цивилизации. Одновременно, подобно уникаль-
ной петербургской архитектуре, петербургская культура – одно из на-
циональных завоеваний духовной жизни России» (Лотман Ю.М.,
1992б, с. 21). При этом следует понимать, что город и его текст ценны
еще тем, что они учат – учат тому, что человеческий дух, творчество,
вера и верность, открытость способны противостоять распаду, враж-
дебным крайним обстоятельствам, «бездне» (Топоров В.Н., 2003). Это
дает надежду на продолжение российской и петербургской культуры,
как и диалога культур, в новый период истории страны и города.

Список литературы

Вербловская И.С. Горькой любовью любимый: Петербург Анны Ахматовой. – СПб.:
Изд-во Журнал «Нева», 2003. – 352 с.

Володин Б.Ф. Санкт-Петербург как Pietari // Феномен Петербурга: Труды Междунар.
конф., состоявшейся 3–5 нояб. 1999 г. во Всерос. музее А.С. Пушкина. – СПб.,
2000. – С. 400–410.

Данилевский И.Н. Древняя Русь глазами современников и потомков (IX–XII вв.). –
М.: Аспект Пресс, 2001. – 339 с.



II. ОБЗОРЫ И РЕФЕРАТЫ208

Иванова Н.Б. Загадка и тайна в литературе «петербургского стиля» // Феномен Пе-
тербурга: Труды Междунар. конф., состоявшейся 3–5 нояб. 1999 г. во Всерос. музее
А.С. Пушкина. – СПб., 2000. – С. 96–102.

Лебедев Г.С. Феномен Петербурга в региональном аспекте // Там же. – С. 59–72.
Лихачев Д.С. Поэзия садов: К семантике садово-парковых стилей. Сад как текст. –
СПб., 1991. – 371 c.

Лотман Ю.М. «Пиковая дама» и тема карточной игры в русской литературе начала
XIX в. // Лотман Ю.М. Избранные статьи. – Таллинн, 1999а. – Т. 2. – С. 389–415.

Лотман Ю.М. Семиотика Петербурга и проблемы семиотики города // Лотман Ю.М.
Избранные статьи. – Таллин, 1999б. – Т. 2. – С. 9–21.

Лотман Ю.М., Успенский Б.А. Отзвуки концепции «Москва – третий Рим» в идеоло-
гии Петра Первого: (К проблеме средневековой традиции в культуре барокко) //
Лотман Ю.М. Избранные статьи. – Таллин, 1993. – Т. 3. – С. 201–212.

Сахаров И.В. Столица Российской империи как прообраз объединенной Европы: Взгляд
этнодемографа и генеалога // Феномен Петербурга: Труды Междунар. конф., состояв-
шейся 3–5 нояб. 1999 г. во Всерос. музее А.С. Пушкина. – СПб., 2000. – С.143–151.

Спивак Д.Л. Метафизика Петербурга: Начала и основания. – СПб.: Алетейя, 2003а. – 480 с.
Спивак Д.Л. Метафизика Петербурга: Немецкий дух. – СПб.: Алетейя, 2003б. – 448 с.
Топоров В.Н. Петербург и «Петербургский текст русской литературы»: (Введение в
тему) // Топоров В.Н. Петербургский текст русской литературы: Избр. труды. –
СПб.: Искусство, 2003. – С. 7–118.

Чистов К.В. Русские народные социально-утопические легенды XVII–XIX вв. – М.:
Наука, 1967. – 341 с.

Штиглиц М.С. Стиль в промышленной архитектуре Петербурга: (1830–1930-е гг.) //
Феномен Петербурга: Труды Междунар. конф., состоявшейся 3–5 нояб. 1999 г. во
Всерос. музее А.С. Пушкина. – СПб., 2000. – С. 237–245.


